
12e Conférence doctorale de Théorie politique 

 

Parole et Politique avec Miranda Fricker 
 

Sciences Po Paris, 27-28 mai 2026 

 

Appel à communications 
 

Mots-clés : Attention, écoute, care, discours, représentation, langage politique, démocratie, 

marges. 

 

Le lien entre parole et politique fait désormais l’objet d’une attention renouvelée. Depuis 

les travaux de Michel Foucault sur la parrêsia et le courage de la vérité (2008, 2017), la théorie 

politique s’interroge sur la force du « dire vrai » dans les pratiques de résistance au pouvoir, 

comme en témoignent les travaux sur la « libération de la parole » des femmes dans le 

mouvement #MeToo (Châteauvert-Gagnon, 2025). À l’ère des réseaux sociaux, la parole 

réapparaît dans son ambiguïté fondamentale, à la fois potentiellement destructrice d’autrui 

(Butler, 1997) et institutrice du monde commun (Wolff, 2004). Les développements autour de 

l’idée de reconnaissance (Honneth, 1995) rappellent que la démocratie requiert que chaque parole 

singulière soit entendue afin que la délibération pluraliste se réalise dans l’égalitarisme de la 

polyphonie des voix (Rancière, 1995), ce qui est encore loin d’être le cas aujourd’hui (Fricker, 

2007). C’est que la parole est essentiellement relationnelle : elle suppose une adresse et une 

écoute dont les conditions sont toujours précaires.  

Dans une période de reconfigurations des régimes de dicibilité et d’audibilité, cette 

douzième Graduate Conference de théorie politique de Sciences Po propose, en présence de 

Miranda Fricker, de revenir sur ce lien vulnérable entre parole et politique en le réinterrogeant 

autour des trois axes que sont la voix, le silence et l’écoute.  

 

 

1 



Axe 1 : Voix 
 

Du « parler vrai » des Grecs anciens aux « sans voix » de nos démocraties modernes en 

passant par la vox populi des Romains, la « voix » semble désigner le fond essentiel qui lie le 

langage au politique. Qu’il s’agisse de la « donner » ou de la « porter » (Hayat et al., 2022), la 

démocratie moderne inaugure un régime politique fondé sur une parole supposément libre et 

égalitaire mais gouvernée par les normes de la représentation, de la participation et de la raison 

libérale (Gourgues et al., 2013 ; Talpin, 2006). Ainsi, envisagées sous l’angle de la délibération, 

les voix sont au fondement d’une éthique de la discussion. Si le langage et le discours politiques 

ont donné lieu à un grand nombre d’études (Lamizet, 2011), c’est souvent à la mesure d’une 

thématisation de la raison démocratique (Habermas, 1992) ou d’une analyse des stratégies 

discursives (Fairclough, 2013 ; Charaudeau, 2005, 2017), des idées employées (Gaboriaux et 

Skornicki, 2017) et des positionnements symboliques qui en découlent (Bourdieu, 2001). 

 

Tout en réaffirmant l’intérêt de ces analyses, cet axe invite plutôt à considérer la matrice 

matérielle et institutionnelle de la voix politique. Il propose ainsi de déplacer la perspective de 

l'analyse du « contenu » vers le « contenant » du langage. Chuchotée ou criée, aiguë ou grave, 

singulière ou collective, quelles sont les diverses matérialités de la voix ? Savoir qui a le droit à la 

parole, c'est aussi se demander qui n'a droit qu'à la parole, par opposition à la sanctification de 

l'écrit. Les voix qui nous arrivent sous forme écrite font-elles l’objet du même type de 

légitimation et de reconnaissance ? Quels sont les déterminants (genre, classe, race, handicap, 

etc.) de la production et de la réception de la voix dans la discours politique ? Comment l’autorité 

de certaines voix se constitue-t-elle ? Comment la production de savoir dépend-t-elle des divers 

cadres discursifs ? Enfin, que peut-on dire des dispositifs de circulation ou de contrôle des voix 

qui structurent le champ politique (temps de parole, contraintes de médiatisation, volumes, etc.) ? 

Le triptyque désormais classique d’Albert Hirschman — Exit, Voice, Loyalty — a montré que 

toute organisation collective distribue les modalités possibles de réaction au désaccord et rend 

visible l’asymétrie entre celles et ceux qui peuvent « faire entendre leur voix » et ceux pour qui la 

sortie ou la loyauté contrainte demeure la seule option. En reprenant cette intuition au prisme de 

la théorie politique, il s’agit de comprendre non seulement qui peut parler, mais surtout ce que 

signifie parler politiquement.  

2 



 

Axe 2 : Silence  
 

Puisque la parole s’est donnée historiquement comme une condition de la participation, le 

silence semble a priori se présenter comme une technique de marginalisation politique. Outre 

l’exclusion constitutive des populations « muettes » du contrat social – les enfants, certaines 

personnes en situation de handicap (Rollo, 2020), les animaux (Sénac, 2024) et la nature (Latour, 

1999) – de nombreux travaux se consacrent désormais aux pratiques de « silenciation » de 

certains groupes discriminés (Machikou, 2024). Il apparaît ainsi notamment que les femmes et les 

minorités de race et de genre sont réduites au silence (Doston, 2011 ; Paveau et Perea, 2014) et 

privées des mots pour dire leur expérience (Fricker, 2007). Lorsque ce sont les opinions du 

groupe qui sont stigmatisées, la « silenciation » en passe aussi par l’auto-censure dans laquelle il 

se réfugie parfois (Noelle-Neumann, 1974). Parce que la démocratie représentative concentre 

l’attention sur la voix, le silence passe souvent pour absence ou forme de la passivité politique 

(Cavarero, 2005). L’identifier comme signal ou pratique suppose quelque chose comme un 

renversement conceptuel critique qui dit la difficulté de l’entreprise (Veira, 2020). En montrant 

qu’il existe des modes de « parler pour » (speak for, speak about) qui construisent le silence 

comme signifiant politique plutôt que comme absence, son analyse souligne à quel point la 

représentation peut à la fois trahir, traduire ou reconfigurer les voix muettes ou marginalisées. Sa 

perspective offre ainsi un cadre précieux pour aborder les tensions entre silence subi, silence 

stratégique et silence représenté. 

​

Le silence pouvant donc être une expérience subie, il est souvent vécu comme un piège ; le 

silence ne protège pas, il n’apporte rien de « valable » (Lorde, 1980, 1984). Dans cette 

perspective, la philosophie morale s’est demandé s’il fallait porter la voix de ceux qui n’en ont 

pas (Boutillier Biran et Mourman, 2025). Certains silences ont même été accusés d’être 

complices voire coupables de l’injustice (Donohue, 2024 ; Guiora, 2024 ; Imhoff et Quirós, 

2022). Mais le silence ne pourrait-il pas aussi être une technique de désassujettissement ? Outre 

le fait qu’une certaine tradition philosophique valorisant le silence comme lieu de recueillement 

et de dialogue avec soi-même trouve un écho important dans les théories féministes 

contemporaines (Malhotra et Rowe, 2013), on pourrait penser que dans notre « société 

3 



d’exposition » (Harcourt, 2020) où la surveillance repose de plus en plus sur ce que nous disons 

de nous-mêmes, le silence pourrait bien être un moyen de résister au pouvoir. Le silence a ainsi 

pu apparaître dans la critique postcoloniale comme une pratique de résistance, permettant un 

mode de communication inter-culturel non-vocal (Lugones, 2007, 2010 ; Veronelli, 2016 ; 

Ferrari, 2020). 

 

Cet axe vise donc à répondre aux questions suivantes : Quelles sont les frontières du dicible et de 

l’indicible qui organisent les opérations de « silenciation » ? Comment cette « silenciation » se 

matérialise-t-elle, et qui vise-t-elle en particulier ? Comment et dans quelle mesure le silence 

peut-il, dans ces conditions, être un outil de désobéissance ? À quels résultats les stratégies de 

résistance silencieuses (Deleuze, 1993) peuvent-elles aboutir ? Ne risquent-t-elles pas toujours de 

reconduire des effets de pouvoir liés à la l’exclusion et à la marginalisation de certaines 

populations ? 

 

Axe 3 : Écoute  
 

Si la distribution de la parole est régulièrement interrogée au prisme de la justice sociale, 

l’écoute constitue souvent l’angle mort des politiques de la parole. L’inaudibilité de certaines 

voix implique de distinguer le niveau l’entente de l’écoute. D’une part, entendre sans écouter – 

ou écouter sélectivement – constitue une injustice épistémique (Fricker, 2007 ; Medina, 2012) 

lorsqu’il s’agit de nier la capacité de certains agents à produire du savoir. Un tel déni d’agentivité 

épistémique relève souvent bien plus d'une exclusion politique volontaire que d’une simple 

difficulté à entendre ou faire entendre (Dotson, 2011, 2012 ; Pohlhaus 2012). Le déficit d’écoute 

produit alors des identités politiques marginalisées (Alcoff, 1999, 2010) en empêchant 

l’émergence de nouvelles voix épistémiques. D’autre part, l’écoute constitue une forme 

d’engagement pour faire signifier politiquement les voix marginalisées. Les théories féministes 

du care ont ainsi proposé des pistes pour replacer l’écoute au centre d’une conception du 

politique. De la mise en évidence des « voix différentes » (Gilligan, 1982) à la « démocratie de 

l’attention » (Tronto, 2013), les formes situées du souci de l’autre passent par la capacité sensible 

à écouter et se laisser affecter. Face à la crise des subjectivités libérales, des projets en cours 

4 



tendent à s’intéresser à une « démocratie de l’écoute » (Brown, 2025) pour placer au cœur d’une 

démarche réparatrice l’action de tendre l’oreille à celles et ceux qui demeurent inaudibles.  

 

Cet axe vise à explorer cette piste de l’écoute en théorie politique et à en interroger les limites. 

Comment organiser les conditions d’une écoute épistémico-politique ? Il semble que la pratique 

du « raisonner ensemble » (Jasanoff, 1998) ne peut pas se limiter à un espace conversationnel et 

doit trouver des incarnations matérielles et institutionnelles d’écoute. Quelles formes ces 

incarnations peuvent-elles prendre ? Sur quels critères normatifs peut-on s’appuyer pour encadrer 

– ou, au contraire, libérer et désorganiser– cette écoute ? Si l’écoute n’est pas une posture passive 

mais un engagement actif pour la perpétuation d’un monde commun, d’une résonance partagée 

(Rosa, 2018), comment se manifeste cet engagement ? Quelles difficultés rencontre-t-on pour 

écouter lorsqu’on prend en compte la matérialité inégalitaire de la circulation des voix et les 

limites intrinsèques à une herméneutique de la parole humaine ? L’extension possible du spectre 

de l’écoute vers le non-humain parvient-elle à donner une agentivité épistémique nouvelle à la 

nature ? Comment, enfin, écouter réciproquement et autrement pour réparer nos pratiques 

démocratiques ?  

 

Modalités de soumission 

 

Les propositions de communication écrites en anglais ou en français (titre, 300 mots, 

bibliographie indicative non incluse), assorties d’une brève biographie, sont à envoyer aux 

adresses mails suivantes : aymeric.leroy@sciencespo.fr, lucie.granier@sciencespo.fr, 

perrine.chabanel@sciencespo.fr, lino.castex@sciencespo.fr, gabrielle.jourde@sciencespo.fr. 

Merci d’indiquer dans l’objet du mail le titre suivant : « Parole et Politique – Proposition ».  

 

La date limite pour soumettre une proposition est le 31 janvier 2026. Les participant·es 

recevront confirmation de leur acceptation courant février. 

 

Afin de permettre une discussion approfondie des présentations durant la Graduate 

Conference, une version écrite finale devra être soumise par mail au plus tard le 25 avril 2026 

5 

mailto:aymeric.leroy@sciencespo.fr
mailto:lucie.granier@sciencespo.fr
mailto:perrine.chabanel@sciencespo.fr
mailto:lino.castex@sciencespo.fr
mailto:gabrielle.jourde@sciencespo.fr


pour être transmise aux discutant·es. Une sélection de communications pourra faire l’objet d’une 

publication ultérieure avec l’accord des auteurs et autrices concerné·es. 

 

Références 
 
Alcoff, L.M. (1999). « On Judging Epistemic Credibility : Is Social Identity Relevant ? ». 

Philosophic Exchange, 29(1), 73-93. 
––––––. (2010). « Epistemic Identities ». Episteme, 7(2), 128‑137. 

 
Bourdieu, P. (2001). Langage et pouvoir symbolique, Éditions du Seuil. 
 
Boutillier, B., Biran, V. et Mourman, V. (2025). « Néonatalogie : être la voix de ceux qui n’en ont 

pas », Revue française d’éthique appliquée, 16(1), 78-97. 
 
Brown, W. (2025). Listening for Political Freedom. A Slice from a Project on Reparative 

Democracy. Tony Judt Memorial Lecture, NYU, New York. URL : 
https://www.youtube.com/watch?v=d_DIHRiA0L4.  

 
Butler, J. (1997). Excitable speech : a politics of the performative. Routledge. 
 
Cavarero, A. (2005). For More than One Voice. Stanford University Press. 
 
Charaudeau, P. (2005). Le discours politique. Les masques du pouvoir. Vuibert.  

––––––. (2017). Le débat public. Entre controverse et polémique. Enjeu de vérité, enjeu 
de pouvoir. Lambert-Lucas.  

 
Châteauvert-Gagnon, B. (2025). Oser la vérité, protéger les siennes : la parrêsia comme outil de 

résistance aux logiques de protection en sécurité internationale. FacSem, Sciences Po, 
Paris. 

 
Deleuze, G. (1993). Critique et clinique. Éditions de Minuit. 
 
Donohue, J. L. A. (2024). « Silence as complicity and action as silence », Philosophical Studies, 

181, 3499-3519 
 
Dotson, K. (2011). « Tracking Epistemic Violence, Tracking Practices of Silencing ». Hypatia, 

26(2), 236-257. 
––––––. (2012). « A Cautionary Tale : On Limiting Epistemic Oppression ». Frontiers : A 

Journal of Women Studies, 33(1), 24‑47. 
 
Fairclough, I. et Fairclough, N. (2013). Political Discourse Analysis : A Method for Advanced 

Students. Routledge. 
 

6 

https://www.youtube.com/watch?v=d_DIHRiA0L4


Ferrari, M. (2020), « Questions of Silence: On the Emancipatory Limits of Voice and the 
Coloniality of Silence », Hypatia, 35(1), 123-142. 

 
Foucault, M. (2008). Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Collège de France 

(1982-1983). Gallimard. 
––––––. (2017). Dire vrai sur soi-même. Conférences prononcées à l’Université Victoria 
de Toronto, 1982. Vrin.  

 
Fricker, M. (2007). Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. Oxford University 

Press. 
 
Gaboriaux, C. (dir.) et Skornicki A. (dir.). (2017). Vers une histoire sociale des idées politiques. 

Presses Universitaires du Septentrion. 
 
Gilligan, C. (1982). In a Different Voice : Psychological Theory and Women's Development. 

Harvard University Press. 
 
Gourgues, G., Rui, S. et Topçu S. (2013). « Gouvernementalité et participation. Lectures 

critiques ». Participations, 2(6), 5-33.  
 
Guiora, A. N. (2024). The Complicity of Silence: Confronting Ecosystems of Child Sexual Abuse 

in Schools, Full Court Press.  
 
Habermas, J. (1992). De l’éthique de la discussion (traduit par M. Hunaydi). Cerf. 
 
Harcourt B., (2020). La Société d’exposition. Éditions du Seuil.  
  
Hayat, S. (dir.), Kaciaf, N. (dir.), Passard, C. (dir.). (2022). Le porte-parole. Fondements et 

métamorphoses d’un rôle politique. Presses Universitaires du Septentrion. 
 
Honneth, A. (1995). The Struggle for Recognition : The Moral Grammar of Social Conflicts. 

(traduit par J. Anderson). MIT Press.  
 
Imhoff A. et Quirós K. (2022). Qui parle ? (pour les non-humains). Presses Universitaires de 

France. 
 
Jasanoff, S. (1998). « Harmonization : the politics of reasoning together ». Dans R. Bal (dir.) et 

W. Halffman (dir.), The Politics of Chemical Risk: Scenarios for a Regulatory Future. 
Springer Netherlands. 

 
Lamizet, B. (2011). Le langage politique. Discours, images, pratiques. Ellipses.  
 
Latour, B. (1999). Pandora’s Hope : An Essay on the Reality of Science Studies. Harvard 

University Press.  
 
Lorde, A. (1980). The Cancer Journals. Aunt Lute Books.  

––––––. (1984). Sister Outsider : Essays and Speeches. The Crossing Press.  

7 



 
Lugones, M. (2007), « Heterosexualism and the colonial/modern gender system ». Hypatia, 

22(1), 186-219. 
––––––. (2010), « Toward a decolonial feminism ». Hypatia, 25(4), 742-759. 

 
Machikou, N. (2024). « Un monde abîmé comme occasion épistémique : quel engagement pour 

le chercheur dans la cité ? ». SociologieS. URL : 
http://journals.openedition.org/sociologies/23588.  

 
Malhotra, S. (éd.) et Rowe, A. C. (éd). (2013). Silence, Feminism, Power. Reflections at the 

Edges of Sound. Palgrave Macmillan London.  
 
Medina, J. (2012). The Epistemology of Resistance : Gender And Racial Oppression, Epistemic 

Injustice, And Resistant Imaginations (Studies In Feminist Philosophy). Oxford University 
Press.  

 
Noelle-Neumann, E. (1974). « The Spiral of Silence. A Theory of Public Opinion ». Journal of 

Communication, 24(2), 43-51. 
  
Paveau, M.-A. (dir.) et Perea F. (dir.). (2014). « La pornographie et ses discours ». Questions de 

communication, 26. 
 
Pohlhaus, G. (2012). « Relational Knowing and Epistemic Injustice : Toward a Theory of 

“Willful Hermeneutical Ignorance” ». Hypatia. 27(4), 715‑735. 
  
Rancière, J. (1995). La Mésentente : Politique et philosophie. Galilée. 
 
Rollo, T. (2020). « Democratic silence : two forms of domination in the social contract 

tradition ». Critical Review of International Social and Political Philosophy, 24, 316-329. 
 
Rosa, H. (2018). Résonance : une sociologie de la relation au monde (traduit par S. Zilberfarb et 

S. Raquillet). La Découverte.  
 
Sénac, R. (2024), Comme si nous étions des animaux. Seuil. 
  
Talpin, J. (2006), « Jouer les bons citoyens ». Politix, 3(75), 11-31. 
 
Tronto, J. C. (2013). Moral boundaries : a political argument for an ethic of care. Routledge.  
 
Veronelli, G. (2016). « A coalitional approach to theorizing decolonial communication ». 

Hypatia, 31(2), 404-420. 
 
Vieira, B. M. (2020). « Representing Silence in Politics », American Political Science Review, 

114(4), 976–988. 
  
Wolff, F. (2004). Dire le monde. Presses Universitaires de France. 

8 

http://journals.openedition.org/sociologies/23588

